FrRANCO MAIULLARI *

IL CONCETTO DI TELEOLOGIA IN ADLER

Ognuna delle espressioni vitali é il punto
di convergenza del passato, del presente

e del futuro.
(Adler, T.N., p. 24)

Nella presentazione della « Daseinsanalyse » per I’Encycl.
Med. Chir., 37815 A, 1955, in un raffronto critico tra questa
nuova tendenza della psichiatria e la psicologia individuale, H.
Ellenberger afferma che il passaggio dalla biologia alla psico-
logia umana & stato compiuto per la prima volta da A. Adler con
la sua opera « Menschenkenntnis » (Conoscenza dell’uomo).

La concezione della totalita e della indivisibilita dell’essere
umano si proponeva di superare alcuni schematismi che tene-
vano ancorata la psicologia ad una dimensione quasi esclusiva-
mente di tipo biologico e ad una modalita relazionale di tipo
causa-effetto. Modificando il principio della casualita e del de-
terminismo psichico ed ampliandolo con uno impostato sul fu-
turo si voleva recuperare la categoria dell’avvenire e quella
parte della dinamica individuale che non & comprensibile rife-
rendosi solo al passato. Il principio del « finalismo causale » si
dimostrava pit1 idoneo a comprendere il comportamento umano
nella sua totalitd. Inserendo poi questo in un contesto sociale
ed accentuando i rapporti e le dinamiche pit squisitamente
interpersonali a tutti i livelli, Adler poneva le premesse per un
sistema teorico in cui si integrassero validamente gli aspetti
consci ed inconsci dell’attivitd psichica, le esperienze passate
e le aspirazioni, i desideri e i bisogni, I'interesse individuale
e quello sociale.

Riscoprendo I'uomo nella sua totalita, gli veniva restituita
la capacita d’inserirsi come attore nella dialettica natura-cultura,
la capacita di agire una certa liberta in uno spazio di categorie
fenomenologiche, la capacita di poter modificare entro certi limi-

* Neuropsichiatra infantile.

— 21 —



ti il suo mondo senza esserne assoluto prigioniero. L’'uomo fa
parte della natura ma non si esaurisce in essa, intesa come sistema
fisico-chimico-biologico. Le sue caratteristiche costitutive attuali
non sono solo quegli aspetti peculiari emergenti biologicamente
e che lo differenziano dagli animali inferiori. Le sue peculiarita
sono si di tipo biologico, ma soprattutto di tipo storico-culturale.

Solo I'vomo inserito in un contesto sociale finisce di essere
astrazione per manifestarsi nella sua concretezza, nella sua ma-
niera di porsi di fronte alla realta, nella sua capacita di modi-
ficarla e di esserne influenzato, di essere attivo e passivo, di
desiderare e abbisognare. Solo dopo aver ricostruito gli aspetti
storico-sociali dell’individuo & possibile analizzarne i vissuti psi-
cologici concreti.

Per Adler, va sottolineato, 'uvomo non & un mero prodotto
della natura come non & nemmeno un prodotto semplicemente
sociale: & Dlinsieme di questo e di quello e nello stesso tempo
& artefice sia nei confronti della natura che nei confronti della
societd. Egli stesso contribuisce a trasformare cid da cui ha ori-
gine,inserendosi in un processo di trasformazioni pilt ampio e
continuo. In questa visione dinamica a piu livelli 'uomo ricon-
quista la funzione di attore nel senso che opera-lavora-sente-
agisce non solo deterministicamente condizionato, ma soprattut-
to finalisticamente orientato. L’individuo, unico ed irripetibile,
viene colto nel suo divenire storico.

La visione delle nevrosi e delle psicosi (almeno alcune di
esse) in Psicologia individuale passa attraverso un filtro tri-
plo, di cui uno & riferito pilt chiaramente alla sfera biologica,
’altro ad un contesto storico-sociale e un terzo, che sottende
anche i due precedenti, viene riferito ad un dinamismo finalista.
Quest’ultimo non va inteso come un principio applicabile all’evo-
luzione biologica e nemmeno va trasportato con intuizione ana-
logica dalle azioni umane ai fatti naturali; va inteso piuttosto
come qualcosa riferentesi alla modalita di essere di un dato
organismo in un contesto. Nell'uomo il dinamismo finalista si
realizza a due livelli, di cui uno conscio e l’altro inconscio, non
sempre o almeno non necessariamente, in contrasto uno con
Ialtro.

Adler, richiamandosi a Virchow, considera, da un punto di
vista organico, I'individuo come « un insieme unificato le cui

—_— 22 —



parti collaborano tutte in funzione di un fine comune » (Adler,
T.N., p. 24). Questo principio non & estensibile perd alla na-
tura, agli eventi naturali e alla scala evolutiva: cid comporte-
rebbe un rimandare a qualche componente posta al di fuori
della natura stessa e quindi anche dell’'uomo.

Per quanto Adler si richiami in alcuni passi a Leibniz (que-
sti gid considerava I’essere umano come un’unita indivisibile
«in cui ogni parte & intessuta col tutto ed in cui I'vomo si
sforza di passare da un grado inferiore di perfezione, ad uno
supetiore » - Parenti, Rovera e coll., Dizionario ragionato di
Psicologia Individuale, p. 83), & da escludere che accettasse il
suo principio di « ragion sufficiente ».

11 finalismo adleriano non ha il significato di una spiegazio-
ne filosofica del mondo astratta dalla realtd oggettiva e dalla
realtd storica dell’uomo, col rischio di sconfinare nell’artificia-
lismo * leibniziano; esso piuttosto si propone come metodo e
strumento per comprendere 'uvomo nelle sue dimensioni reali,
'uomo capace di inserirsi come attore, con una sua prospettiva,
nel processo naturale. Secondo la definizione che da Parenti, si
tratta « dell’orientamento interpretativo seguito dalla Psicologia
individuale, che tende ad inquadrare le manifestazioni psichiche
e comportamentali, normali e patologiche, alla luce dello scopo,
conscio od inconscio, che si prefiggono » (Parenti, Rovera e coll.,
Dizionario, p. 89).

« Nella psicologia di Adler, soggettiva e relativa, non si sa-
prebbe parlare di un determinismo stretto come noi lo troviamo
nelle scienze della natura. Si tratta di un determinismo sfumato
o di una causalitd interna, soggettiva (Jaspers). Ne risulta che
il principio causale deterministico che prevale nelle scienze dette
esatte e che regola le leggi del mondo materiale, non ha che un
valore relativo in cid che concerne la comprensione della perso-
nalitd umana » (Schaffer, La psychologie d’Adler, p. 89).

Adler, pur accettando il principio di causalita ad altri livelli,
dice che con esso non possiamo comprendere tutto dell'uomo ed

% Artificialismo: introdotto da Léon Brunschwicg, questo termine indica la tendenza
a considerare ogni cosa come il prodotto di un’arte analoga alla tecnica umana (Alber-
gamo, Fenomenologia della superstizione, p. 150). Questo tipo di pensiero & presente
nel fanciullo (Piaget) e lo si riscontra anche nel cosiddetto pensiero primitivo.

— 23 —



introduce pertanto il principio di un finalismo causale, riferito
ad una capacita di agire presente nel mondo animale, dove ad
un livello inferiore essa si esaurisce nell’azione stessa, mentre
ad un livello superiore (uomo) essa si articola in un processo
cosciente capace di progettarsi.

« L’animale & immediatamente una cosa sola con la sua at-
tivitd vitale. Non si distingue da essa. E’ quella stessa. L'uomo
invece fa della sua attivita vitale I'oggetto stesso della sua vo-
lonta e della sua coscienza. Ha una attivita vitale cosciente. Non
c’¢ una sfera determinata in cui 'uomo immediatamente si con-
fonda. L’attivita vitale cosciente dell'uvomo lo distingue imme-
diatamente dall’attivita vitale dell’animale » (Schaff, Il marxismo
e la persona umana, p. 83, citazione di Marx). Continuando la
citazione, Schaff riporta il famoso raffronto tra I’ape e 1’archi-
tetto: la superiorita di questo ultimo sta nel fatto che egh &
in grado di « pensare prima » il piano, di progettare.

Parlando delle sensazioni e delle percezioni, Réznikov dice
che esse assolvono una funzione basilare di « preavviso ». E ag-
giunge: « mediante le sensazioni e le percezioni si effettua I’ana-
lisi delle condizioni dell’azione e la scelta del mezzo che serve
a compierla, ossia si dd un preavviso che condiziona I’azione
immediata diretta nell’oggetto (...). Le sensazioni e le perce-
zioni fissano fenomeni che si svolgono nel tempo secondo leggi
necessarie, e percid stesso riflettono la complessa struttura della
situazione dell’oggetto, prevenendo le azioni dirette sui conca-
tenamenti di fatti posteriori. Cid significa che sensazioni e per-
cezioni compiono nella riflessione una funzione precorritrice.
« La riflessione precorritrice della realtd — dice Andkhin — &
una forma fondamentale di adattamento della materia vivente
alla struttura spazio-temporale del mondo inorganico in cui la
successione e la ricorrenza fungono da parametri temporali ba-
silari » (Reéznikov, Semiotica e marxismo, p. 97).

« L’uomo si venne cosi staccando dalla natura, in cui il suo
originario stato animale lo teneva prima sommerso; ed essa gli
apparve allora di fronte come oggetto della sua azione e della
sua conoscenza » (Albergamo, cit.).

11 principio teleologico, o meglio pseudo-teleologico, presente
gia negli animali inferiori come spinta per soddisfare degli istinti,
diventa un vero e proprio finalismo causale nell’uomo, il quale

— 24 —



si presenta parzialmente dipendente dagli istinti e dall’ambiente,
ma con delle capacita sue proprie di inserirsi nel processo storico
e di programmare il proprio futuro. Spinto dalla ricerca della
sicurezza e della piena realizzazione del proprio sentimento di
personalitda (come si dird pill ampiamente in seguito, questo,
secondo Adler, & in definitiva il finalismo causale dell’'uomo),
egli opera storicamente in rapporto ad altri individui. La ma-
niera di effettuare tale ricerca varia da uomo a uomo e, in defi-
nitiva, si pud dire che c¢i sono tante modalitd quanti sono gli
esseri umani. La nevrosi, la psicosi e le altre manifestazioni psi-
chiche sono viste come una maniera di questo operare storico.
L’uomo non ¢ solo spinto a comportarsi, ma si comporta per . . .

Possiamo fare un esempio per chiarire meglio. Non si inten-
de affermare in questo modo che, ad esempio, I’acqua nel soli-
dificarsi aumenti di volume per rendere possibile la vita nei
mari. In questo caso si accetta il contrario, secondo la teoria
darwinistica dell’evoluzione come selezione naturale per Dinte-
razione di mutazioni e fattori ambientali. Non & accettabile I’af-
fermazione che lorbita ellittica della terra sia obliqua per rendere
possibile l'alternarsi delle quattro stagioni e quindi della vita.
Nel mondo non biologico esiste una serie che si pud dire infinita
di cause ed effetti e non si pud andare oltre questa spiegazione.
Ciascuno stadio segue il precedente in un modo deterministico.

Ma se questa legge ¢ valida per un contesto non biologico
(eventi naturali), lo & gia di meno in un contesto biologico sem-
plice, dove & possibile concepire, come dice Arieti, un sistema
circolare in cui « sembra » che i vari stadi del ciclo abbiano
uno « scopo », vale a dire quello di ripetere il ciclo stesso.

« Lo scopo esiste — aggiunge Arieti — soltanto relativa-
mente alla conservazione del ciclo; in realtd, ciascuno stadio av-
viene in un modo deterministico. Soltanto noi, che siamo degli
estranei nei confronti del ciclo, vi vediamo uno scopo perché
possiamo vedere il ciclo completo. Un altro osservatore ipotetico
il cui arco di vita fosse piti breve di quello del ciclo, vedrebbe
soltanto una sequenza deterministica. Il finalismo o, come viene
anche definito, la causalitd teleologica, in relazione a questo
livello di organizzazione, & soltanto 'atteggiamento di un estra-
neo verso una variazione ciclica di causalita deterministica »
(Arieti, Il sé intrapsichico, p. 38).

— 25 —



Se si passa ora ad un contesto biologico un po’ pitt com-
plesso, si pud vedere come intervengano altri elementi che ar-
ricchiscono il contesto stesso mediante, ad esempio, l'introdu-
zione della ricerca del piacere e dell’allontanamento del dispiacere
(risposta di evitamento in etologia).

Quando poi emerge la coscienza, ha luogo nell’universo un
avvenimento rivoluzionario.

« La consapevolezza, o soggettivita, introduce pertanto nel-
I'universo quel fenomeno rivoluzionario che, a seconda dei vari
punti di vista, & chiamato finalismo, causalita teleologica o mo-
tivazione. L’organismo & ora dotato di uno scopo sperimentato
soggettivamente e pertanto non pud pili essere equiparato ad
una macchina o ad un sistema cibernetico. Lo scopo non esiste
soltanto per un estraneo che osservi un ciclo autoperpetuantesi,
ma anche per il soggetto che fa parte del ciclo. Non possiamo
parlare pitt di pseudofinalismo o di causalita pseudoteleologica,
ma dobbiamo parlare di finalismo reale, causalita teleologica rea-
le, motivazione reale (in questo capitolo non si prende in consi-
derazione la motivazione inconscia). Da questo momento in pot
’'universo non sembra piti regolato soltanto dalla causalitd de-
terministica (o efficiente), ma anche dalla causalitd teleologica
(o finalistica). Uno scopo, cioé qualcosa che comporta qualche
altra cosa non ancora presente ( ... ), governa ora il comporta-
mento animale. E’ come se, contrariamente a cid che accade
nel resto del mondo, dove soltanto il passato determina il pre-
sente, anche il futuro partecipasse ora a dirigere il presente »
(Arieti, cit., p. 40).

Ci sembra interessante ricordare a questo punto alcune
proposte presentate da J. Monod nel suo libro «II caso e
la necessita ». Nell’esaminare le caratteristiche degli esseri vi-
venti Monod dice, forse allargando un po’ troppo il concetto,
che una delle loro proprieta fondamentali & quella di essere
« oggetti dotati di un progetto ». Aggiunge che « gli esseri
viventi si differenziano da tutte le strutture di qualsiasi altro
sistema presente nell’universo proprio grazie a questa proprie-
ta, alla quale daremo il nome di teleonomia » (Monod, cit.,
p. 22). Questo autore definisce poi anche altri due concetti
importanti, quello di progetto teleonomico fondamentale e
quello di livello teleonomico di specie; inoltre, parlando della

— 26 —



selezione naturale, dice che « le sole mutazioni accettabili sono
quelle che perlomeno non riducono la coerenza dell’apparato
teleonomico, ma piuttosto lo rafforzano ulteriormente nell’orien-
tamento gia adottato oppure, certo molto pili raramente, lo
arricchiscono di nuove possibilita » (Monod, cit. 119).

Secondo Monod « ¢ evidente che la funzione esercitata dalle
prestazioni teleonomiche nell’orientamento della selezione assu-
me un peso sempre maggiore nella misura in cui aumenta il
grado di organizzazione e quindi di autonomia dell’organismo
nei confronti dell’ambiente in cui esso vive, e cid a un punto
tale che si pud indubbiamente ritenere decisiva questa funzione
negli organismi superiori, la cui sopravvivenza e possibilita di
riproduzione dipende innanzitutto dal comportamento » (Monod,
cit., p. 125).

Secondo la psicologia individuale il finalismo nell'uomo, con-
cetto che, come si & detto, non implica alcun finalismo della
natura né tantomeno qualche idea che si riferisca al destino,
indica una capacita essenzialmente umana che differenzia comple-
tamente I'uomo dagli altri esseri viventi, in quanto gli permette
di orientarsi verso il futuro.

« Il finalismo (o la motivazione) deve essere compreso fra
le modalitd di adattamento dell’organismo. Tuttavia i fenomeni
di adattamento e il finalismo non debbono venire confusi.
L’adattamento si verifica in tutti gli organismi viventi; il fina-
lismo si ha soltanto in quelle forme animali che sono dotate
di consapevolezza. Alcuni autori hanno visto nel finalismo 'aspet-
to pili importante della vita, perfino piti importante della con-
sapevolezza (E.S. Russel, 1945; Du Noiiy, 1947; Sinnot, 1955) »
(Arieti, cit. p. 40).

Per 'uomo, a differenza che per gli animali, si tratta di un
adattamento incessante e attivo alle esigenze del mondo esterno,
sociale per eccellenza.

« Se gli istinti o altre forze innate determinassero il com-
portamento dell’uomo in ogni occasione, si renderebbero possibili
soltanto un certo adattamento e qualche leggera modificazione
della sua personalitd in risposta alle condizioni dell’ambiente »
(Dreikurs, Lineamenti della psicologia di Adler, p. 11). Ora,
gli stessi risultati psicoterapeutici, aggiunge Schaffer (cit. p. 88).
ci portano ad ammettere che un certo indeterminismo sottende
la vita psichica.

— 27 —



« E’ a questa constatazione che bisogna attribuire 1'ottimi-
smo di Adler, la sua convinzione profonda che le cose possono
cambiare e che I’essere umano non & né la vittima della sua
eredita costituzionale, né lo schiavo passivo delle influenze ne-
faste dell’ambiente. Egli ha una possibilita di scegliere e questa
scelta — nozione cosi rara agli esistenzialisti — pud essere
modificata » (Schaffer, cit., p. 88).

Non sarebbe possibile, solamente con gli strumenti offertici
dal principio deterministico, comprendere 'uomo nella sua glo-
balita, complessita, individualita ed irripetibilitd. Prima di Adler
la psicologia si interrogava sulle cause del comportamento uma-
no; questa linea interpretativa condizionava anche lo studio pit
profondo dei sintomi, il cui significato veniva sempre visto come
dovuto solamente a qualcosa della vita passata dell’individuo.
Con Adler ci si interroga non solo sul passato ma anche sul fu-
turo, considerando la « prospettiva » come fondamentale per
comprendere il dato presente. Il passato viene visto come fun-
zione del futuro.

Sulle mediazioni inconsce e consce che sottendono la costru-
zione della prospettiva si dira in seguito.

Come sottolinea Parenti « non si tratta di una drastica con-
trapposizione: piuttosto di un complemento che, senza negare
Pimportanza delle cause che stanno all’origine della fenomeno-
logia psichica, assegna un valore essenziale alle modalita di rea-
zione con cui I'individuo risponde alle cause stesse » (Parenti,
Rovera e coll., Dizionario . .., p. 89).

« La pietra angolare del metodo scientifico — dice Monod
— ¢ il postulato dell’oggettivitd della Natura, vale a dire il
rifiuto sistematico a considerare la possibilita di pervenire a
una conoscenza ’vera’ mediante qualsiasi interpretazione dei
fenomeni in termini di cause finali, cioé di ’progetto’ (...). Il
postulato di oggettivita — aggiunge Monod — & consostanziale
alla scienza e da tre secoli ne guida il prodigioso sviluppo. E’
impossibile disfarsene, anche provvisoriamente, o in un settore
limitato, senza uscire dall’ambito della scienza stessa. Ma 1’og-
gettivita ci obbliga a riconoscere il carattere teleonomico degli
esseri viventi, ad ammettere che, nelle loro strutture e presta-
zioni, essi realizzano e perseguono un progetto. Vi & dunque,
almeno in apparenza, una profonda contraddizione epistemolo-

— 28 —



gica. Il problema centrale della biologia consiste proprio in questa
contraddizione che occorre risolvere se essa & solo apparente, o
dimostrare insolubile se & reale » (Monod, cit., p. 33).

Certo & che utilizzare un metodo di taglio decisamente teleo-
logico, in un momento in cui I'ultimo passo avanti delle scienze
naturali si era basato sull’accettazione del principio di causalita,
dovette apparire del tutto in contrasto con le nuove tendenze
scientifiche. Quello di Adler, in realta, ci appare piuttosto come
un tentativo di conciliare la teoria di Darwin con quella di
Lamarck, riferendosi specificamente all’'uomo.

In gell’epoca fecondamente influenzata dalle teorie darwi-
nistiche si tendeva maggiormente a ragionare sulla evoluzione-
selezione e ad applicare i metodi, piuttosto che a considerare i
« sopravvissuti » nel loro contesto.

Fu il biologo Von Uexkiill (riferito da Ellenberger, cit.) che
inizid a definire questi concetti. A lui si deve la nozione di am-
biente specifico proprio ad ogni specie animale: lungi dal vivere
nella totalita dell’universo che lo circonda, ’animale vi delinea,
per cosi dire, un certo mondo di percezione e un certo terreno
d’attivita che costituiscono il suo cerchio funzionale. Per passare
all'uomo, Ellenberger dice che fu necessario modificare questa
nozione dell’universo proprio ad un essere: non soltanto le di-
verse specie hanno il loro universo specifico, ma nella spiecie
umana i diversi individui hanno il loro universo individuale.

Il rapporto tra l'universo individuale e quello ambientale,
micro- e macro-sociale, in altri termini tra la complessita indi-
viduale e la complessita ambientale-sociale, & ’elemento quali-
tativamente nuovo nella scala evolutiva. L’influenza non avviene
pit in senso unidirezionale, ma & reciproca: individuo-ambiente,
ambiente-individuo. I’importanza dei due termini & talmente alta
in Adler che gli fa assumere, in psicologia, una posizione alta-
mente innovatrice e, in un certo senso, rivoluzionaria, se la si
colloca nel suo contesto storico: « I’evoluzione psichica di ogni
individuo e soprattutto le deviazioni di questa evoluzione (ciod
le nevrosi e le psicosi) sono determinate dall’atteggiamento che
egli assume nei confronti della societa » (Adler, T.N., p. 23).

L’acquisizione della coscienza viene disancorata, almeno par-
zialmente, dalle determinanti biologico-naturalistiche, per com-
pletarla attribuendole dimensioni storico-sociali. Proprio perché

— 29 —



la psiche nella scala evolutiva ha costituito un mezzo per la
sopravvivenza, viene considerata nel suo rapporto dialettico con
la natura e con l’agire sociale.

« Nel processo evolutivo delle creature viventi — scrive Ano-
khin — & probabile che in una fase assai prematura dello sviluppo
stesso si sia manifestato un universale adattamento grazie a
segnali inversi che informavano dell’utilita di compiere un’azione.
Con questo si & raggiunto quel livello di sviluppo per cui i gradi
di liberta di ogni reazione (dispersione reattiva) sono considere-
volmente diminuiti, mentre I'organismo, in base a questi segnali
inversi, ha ricevuto la facoltd di realizzare una ’spinta’ ininter-
mittente di comportamento che garantisce un massimo di effetto
utile » (Réznikov, cit., p. 100).

Il principio teleologico adleriano non & né un vitalismo astrat-
to né un finalismo metafisico, ma una capacitd di progettarsi e
di storicizzarsi dell’esperienza umana.

Quello compiuto da Adler rappresenta un tentativo di uscire
dall’impasse meccanicistica in cui si pretendeva di conoscere 1'uo-
mo descrivendolo in termini di trasformazione deterministica di
energia, sul modello delle scienze fisiche. Andando oltre il prin-
cipio meccanicistico, Adler cerca di cogliere 'vomo nella sua to-
talitd: non entitd separate inconscio-conscio in lotta tra loro, ma
aspetti collocantisi a diversi livelli di un’unica realta ('uvomo),
inserita in un contesto sociale con un proprio piano prospettico.

«E’ un fatto che i fenomeni del livello superiore sono
condizionati e determinati da quelli del livello inferiore; ma
cid non implica che il risultato s’identifichi con le condizioni
che lo determinano » (Albergamo, cit., p. 233). Questo autore
aggiunge, riferendosi a Hering, che il biologo meccanicista &
simile a uno che voglia impadronirsi del significato di un libro
limitandosi ad una analisi dei materiali di cui il libro & fatto.

Un libro invece, come dice Goldman, lo si comprende met-
tendo in evidenza la sua struttura interna e lo si spiega mettendo
in rapporto tale struttura interna con una immediatamente in:
globante, che a sua volta diventa intera rispetto ad un’altra strut-
tura inglobante, e cosi via con un procedimento dialettico.

— 30 —



Abbiamo dato ampio spazio a queste considerazioni per cer-
care di chiarire uno dei principi, quello teleologico, che appare
tra i concetti fondamentali della psicologia adleriana, insieme a
quello dell’esistenza di una pulsione aggressiva autonoma; inoltre
perché convinti che non si possa elaborare una teoria senza rife-
rirsi a dei parametri piti ampi posti all’esterno della teoria stessa,
pena il ridurre il proprio operare ad un arido tecnicismo disan-
corato dalla realta.

Queste considerazioni inoltre intendono sottolineare come il
contributo adleriano si inserisca in maniera viva nell’ambito delle
scienze umane, con un significato del tutto originale che si
impone al di 12 di ogni divulgazione pseudoscientifica e di ogni
travisamento o attribuzione di concetti da parte di una larga fa-
scia di psicoterapeuti (Ellenberger, La scoperta dell’inconscio,
p. 734 e seg.; Manieri, Il centenario adleriano: incentivo a
una coordinazione interanalitica, Appendice al T.N.).

N.B.: La bibliografia comparira negli estratti

— 31 —



