G. G. ROVERA
C. CUMINETTI
F. BOGETTO

INDIVIDUAL-PSICOLOGIA, ANTROPOLOGIA
CULTURALE E TRANSCULTURALISMO

I

A partire dagli anni ’30 si va formando negli Stati Uniti un
gruppo pluridisciplinare di studiosi — tra cui gli antropologi R.
Benedict, R. Linton, M. Mead e gli psicoanalisti A. Kardiner e
K. Horney — che da vita alla Scuola Cultural-Antropologica.
Questo gruppo contribuisce alla formulazione di alcune propo-
ste teorico-pratiche che costituiscono un punto di riferimento
costante per gli studi socio-antropologici e socio-psichiatrici,
anche al di fuori del Nord-America.

Il presente contributo si propone di esaminare, a livello di
«nota introduttiva», talune concezioni della scuola culturalista
per cogliere eventuali convergenze con la Individual-Psicologia;
il raffronto sembra particolarmente stimolante sia in ragione di
una prospettiva storica, sia in relazione alla configurazione delle
ipotesi adleriane, notoriamente «aperte» a modelli culturologi-
ci diversi.

Al di la del problema circa I'influenza esercitata da Adler sulle
correnti di pensiero neo-freudiane (cfr. Ellenberger, 1970, Cha-
zaud, 1974) si puo facilmente intravvedere nella Cultural-Antro-
pologia e nella Psicologia Individuale una serie di interessanti
punti di discussione. Si ricorda al proposito come Adler, forma-
tosi prima a stretto contatto e poi dal 1911 a confronto diretto
con la societa psicoanalista, si sia in seguito trasferito negli Stati
Uniti dando avvio all’organizzazione della scuola di Psicologia
Individuale pressappoco negli stessi anni in cui va costituendosi
il gruppo dei culturalisti. Questi sviluppano il loro pensiero
gradualmente, coordinando in varie parti del territorio statuni-
tense incontri e seminari che, come s’é detto, riuniscono ricerca-
tori e studiosi di discipline diverse, influenzati da indirizzi anche
estranei a quello psicoanalitico (funzionalismo, marxismo, e poi

- 97 —



teoria della comunicazione, cibernetica, ecc.). I culturalisti ri-
sentono comunque principalmente dello sfondo teorico-pra-
gmatico-behaviorista che domina negli ambienti scientifici
americani dell’epoca, e che ha, in J. Dewey, un eminente punto
di riferimento, a livello filosofico.

Tenuti presenti questi dati storici, si comprende la diversa ar-
ticolazione tra A) la scuola adleriana, sorta intorno ad una con-
cezione psicologica unitaria, interdisciplinare, mai disgiunta
dalla pratica psicoterapica, e B) la Cultural-Antropologia che si
sviluppa grazie ad un approccio pluridimensionale, venutasi a
formare per iniziativa di un gruppo, e quindi sin dall’inizio di-
versificata sia sul piano teorico sia nei vari momenti operativi.

Del resto queste osservazioni sono confermate dalle rispettive
evoluzioni storiche. La psicologia Individuale ¢ una scuola di
lungo seguito che offre continui spunti di riflessione critica ed
epistemologica, nonché sempre piu vaste prospettive applicative
oltre che in Psicoterapia anche in Psicopedagogia; la Cultural-
-Antropologia diventa invece un momento ispiratore per ulte-
riori esperienze «pluridisciplinari»: si pensi al riguardo a Wit-
tkover (1969) ed al dipartimento di Psichiatria Transculturale
della McGill University di Montreal (1957) che ne ¢ in un certo
senso la derivazione istituzionalizzata.

— L’attuale elaborazione del pensiero adleriano si configura
inoltre secondo un modello non dogmatico e aperto a contribu-
ti scientifico-operativi diversi (Rovera, 1970), pur sempre nel-
'alveo dell’originaria impostazione: nel sistema della Indivi-
dual-Psicologia non solo il momento conoscitivo trova riscon-
tro nel momento pratico, ma viene altresi adottato un approc-
cio «interdisciplinare» allo studio dell'uomo, in grado di tener
conto dell’interdipendenza delle numerose variabili biologiche,
psicologiche e socio-culturali.

IT

Alla luce di queste brevi considerazioni di carattere generale
si ritiene di poter approfondire alcune possibilita di accosta-
mento critico tra la psicologia del profondo adleriana e I'indi-
rizzo culturalantropologico.

I1 discorso sembra potersi suddividere in due temi distinti:

— 98 —



A) secondo una dimensione prevalentemente antropologica;
B) secondo un’ottica psicopatologica.

A

Per quanto concerne I’Antropologia Culturale, la dottrina
della «personalita di base», elaborata da Kardiner (1939) e ulte-
riormente approfondita in collaborazione con Linton (1945),
stabilisce una relazione di circolarita reciproca tra Personalita e
Cultura, articolata come segue:

1. L’individuo formerebbe la sua personalita adulta in dipen-
denza dalle normative socio-culturali a lui veicolate dalla societa
attraverso le figure parentali deputate alla sua educazione: la
personalita verrebbe dunque plasmata secondo le caratteristiche
psicologiche comuni a tutti i membri del gruppo sociale di ap-
partenenza, in modo da consentire all’individuo di riconoscersi
ed essere a sua volta riconosciuto nell’ambito della propria cul-
tura.

2. L’individuo adulto, avendo interiorizzato le caratteristiche
fondamentali del gruppo, sarebbe in grado di articolare il pro-
prio adattamento sociale secondo modalita ed esigenze perso-
nali, sviluppando tendenze piti 0 meno innovative che andreb-
bero ad influenzare il contesto socio-culturale. In questo senso
Linton (1956) considera I'uomo non solo portatore ma anche
modificatore della cultura, intendendo qui per cultura «il cor-
pus sistematico dei comportamenti appresi, caratteristico dei
membri di una determinata societa» (Kluckhohn e Kelli, 1945;
Mead, 1969).

8. I cambiamenti culturali che via via si producono in una
data societa — le «istituzioni secondarie» — dipenderebbero
sempre da alcune istituzioni pit stabili ( «istituzioni di base o
primarie»), che si sarebbero venute consolidando nel corso del-
I’organizzazione sociale in rapporto al tipo di adattamento pri-
mario (economia di sussistenza) imposto al gruppo dalle condi-
zioni ambientali. Mediante le istituzioni Primarie — vale a dire le
prime pratiche educative, i modelli per I'organizzazione familia-
re, I’allevamento della prole, eccetera (Kardiner e Linton, 1945)
— la cultura verrebbe elaborata in maniera complessa dagli in-
dividui e dal gruppo, a livello conscio ed inconscio, interagendo
con I'insieme delle variabili psicologiche e sociali.

- 99 —



Com’é noto I'analisi della personalita di base si compie attra-
verso quattro dimensioni principali: le tecniche del pensiero, i
sistemi di sicurezza; la formazione del Super-Io; I’atteggiamen-
to rispetto agli esseri soprannaturali.

s

Non ci addentriamo dettagliatamente nell’analisi di questa
dottrina che ha suscitato numerose critiche (cfr. Rovera, 1976);
ci limitiamo tuttavia a sviluppare alcuni rilievi in relazione alla
dottrina individualpsicologica. .

1 La Menschenkenntnis adleriana (1912, 1920, 1930), cioé la
«conoscenza dell’'uomo» (1927), si configura in un sistema dina-
mico e unitario di relazioni interpersonali fondato sulla validita
teorico-pratica di alcuni assunti fondamentali (Ellenberger,
1970).

Il presupposto di Adler relativo all’'unita psico-fisica della na-
tura umana, senza devalorizzare affatto le tematiche inconsce,
costituisce I'esplicitazione critica piu evidente nei confronti della
dottrina freudiana dell’inconscio. Anche se ¢ stato rilevato che
nella Cultural-Antropologia Iinconscio viene ridotto a un
«precipitato culturale» (Devereux, 1972), non sembra in realta
di poter riconoscere nelle teorie culturaliste un vero distacco
epistemologico delle premesse psicoanalitiche: il concetto d’in-
conscio — ad esempio — mantiene sia pur con modalita e sfuma-
ture diverse, un assunto di fondo ontologico. A questo proposi-
to sono stati rilevati i limiti e le ambivalenze, non solo termino-
logiche, circa l'utilizzazione di un linguaggio psicoanalitico in
una antropologia prevalentemente fondata su ipotesi socioge-
netiche.

2. Per quanto riguarda le considerazioni relative alle prime
pratiche educative, si nota inoltre che, sia Adler sia i culturalisti,
pongono ripetutamente accento sull’importanza delle espe-
rienze infantili (Adler, 1920 - 1930; Kardiner, 1939; Mead,
1969), sottolineando peraltro che la relazione madre-bambino ¢
in funzione della dinamica non solo psicologica ma anche so-
cio-culturale.

Secondo Adler (1927) la figura materna avrebbe tra I'altro la
funzione di trasmettere al bambino il «senso di comunita», ov-
vero il fondamento logico per la formazione di una normativa

— %0 —



sociale. Secondo le teorie culturalantropologiche le tigure pa-
rentali sarebbero deputate alla trasmissione dei «contenuti»
psicologici e sociali del gruppo. '

3. Un’altra tematica di particolare interesse che trova ampio
spazio sia nel pensiero adleriano sia nelle concezioni culturaliste
st riferisce al problema dell’adattamento sociale; su questo pun-
to é stata variamente riconosciuta una parziale coincidenza con
le teorie marxiste (Ellenberger, 1970). In Adler viene particolar-
mente sviluppato I'aspetto dinamico: si pensi ad esempio al
principio di relazione reciproca tra Individuo e Ambiente.

Adler & profondamente convinto della capacita dell'uomo di
modificare il proprio ambiente e le relazioni con gli altri uomi-
ni. Secondo quanto rileva Ellenberger (1970), la Psicologia In-
dividuale non avrebbe affrontato il tema della dialettica dei
gruppi sociali. Ma una lettura attenta sembra invece scostarsi da
questa affermazione. Nel volume «Cos’¢ la psicologia indivi-
duale», (miscellanea di argomenti di A. Adler raccolti dal figlio
Kurt) al Capitolo 11: « L’uomo e i suoi simili» si parla di fami-
glia, di religione, di partiti, di « movimenti di classe», ecc.
Emergono anche ulteriori problematiche di ordine specificata-
mente psicologico o al confine tra fisiologia e sociologia (vedi
ad esmpio la relazione uomo-donna).

4. La culturalantropologia pare cogliere dalle teorie marxiste
un aspetto prevalentemente storico, nella misura in cui si rico-
nosce come sia stata I’economia di sussistenza a determinare il
tipo di adattamento primario e conseguentemente le prime for-
me di organizzazione sociale (Kardiner e Linton, 1945). In que-
sto senso parrebbe ristabilito un primato sociologico, anche se
manca poi una chiara elaborazione di ordine strutturale circa il
rapporto tra le istituzioni primarie e secondarie. E stato osserva-
to come la teorizzazione culturalistica non riesca a svincolarsi
dal determinismo causalistico (Devereux, 1972) in quanto si li-
mita a postulare un primato di alcune istituzioni su altre senza
esplicitare le relative implicazioni teoriche. Su questo punto la
Cultural-Antropologia si distanzia qualitativamente oltreché
dalla Psicologia Individuale, anche dalla psicoanalisi; quest’ul-
tima infatti aveva postulato un determinismo psichico fondato
su assunti precisi.

5. Si puo osservare che molte delle critiche sollevate verso
I’antropologia ad indirizzo culturalistico siano da riportare, in

- 31 —



ultima analisi, all’insufficiente rigore della scelta metodologica.
A differenza dell’antropologia sociale inglese (Radcliffe-Brown,
1963), che aveva utilizzato un metodo rigidamente sociologico,
la Cultural-Antropologia americana, anche sulla scia di W.
Reich (1954) e di talune correnti della psicologia sociale, svolge
numerose saldature di ordine psicologistico, non sempre con-
vincenti dal punto di vista della correttezza del metodo.

La posizione adleriana appare a questo proposito assai diver-
sa; essa infatti, pur essendo una psicologia del profondo, tende
a valorizzare il momento pratico accanto a quello conoscitivo,
tanto da poter richiamare in qualche modo il razionalismo del-
I’Antropologia Pragmatica Kantiana (Ellenberger, 1970). In tal
senso viene delineata la «Zielstrebigkeit» («tendenza verso una
meta», Adler, 1927) nonché lo scopo e I'intenzionalita del pro-
cesso psichico. Queste tematiche sono da intendersi a nostro av-
viso in senso teleonomico e progettuale insieme: (cfr. Rovera,
1976 - 1977). La concezione antropologica adleriana pone 'uo-
mo — come s’¢ detto — quale sistema psico-fisico unitario carico
di intenzioni, che va organizzandosi razionalmente secondo al-
cune «linee direttrici», le quali si manifestano nel«suo stile di
vita» (Adler, 1912 -1920). Anche I'inquadramento filosofico ge-
nerale della Psicologia Individuale, che notoriamente utilizza
varie radici concettuali, tra cui quelle della volonta di potenza
nietzckiana, della «finzione» secondo Vaihinger (1911), di una
certa simpatia (anche se con sostanziale diversita) verso «impo-
stazioni olistiche» (Smuts, 1926), e pit ancora esistenzialistiche
riconosce peraltro un’impostazione originale, aperta a costanti
e nuove linee di sviluppo (cfr. Parenti e Coll., 1975; Rovera,
1977).

6. Le divergenze dal pensiero freudiano sono qui evidenti e
numerosi saranno in questo senso le coincidenze e gli influssi
adleriani nell’evoluzione delle cosidette correnti psicoanalitiche
neofreudiane di indirizzo culturalistico.

7. In relazione alla Cultural-Antropologia si deve notare, che
la dottrina della personalita di base costituisce una sistemazione
concettuale di un insieme di rilevazioni empiriche, sociologiche
e psicologiche, tali da introdurre «un fattore relativistico nella
concezione della storia» (Kardiner e Linton, 1945): mentre la
psicologia individuale si costituisce come un preciso modello

— 392 —



antropologico storicamente verificabile con la prassi psicotera-
pica.

B

— Sulla base di quanto € stato sinora esposto, si possono effet-
tuare alcune considerazioni riguardanti il campo della patologia
mentale.

1. Le formulazioni della Cultural-Antropologia, ispirate ad
un «relativismo culturale» (R. Benedict, 1934) possono a tal
proposito venire sintetizzate nel principio del «valutare nell’am-
bito di una cultura particolare» (ibid.), il che implica un atteg-
giamento critico e innovatore nei confronti dell’etnocentrismo
(vedi la definizione in Summer, 1906) e della nosografia rigida-
mente classificatoria della tradizionale psichiatria occidentale. 11
relativismo culturale, pur aprendo la strada a facili estremizza-
zioni — come sottolineato da Ey (1974) e da Opler (1959 - 1967)
— e alle critiche piu diverse (Ch. Brisset, 1960 e C. Lévi-Strauss,
1958), porta un contributo notevole nella misura in cui consente
di elaborare un confronto «interculturale» o meglio «transcul-
turale» (E.D. Wittkower, 1958) tra la manifestazioni psicopato-
logiche in culture diverse. In questo senso proliferano oggi le ri-
cerche di etnologia e sociologia psichiatrica, volte a dimostrare
«’unita e la diversita della patologia mentale» (Benoit, 1964;
Wulff, 1977). :

2. E.D. Wittkower fonda nel 1957 il primo dipartimento di
Psichiatria Transculturale alla McGill University di Montreal; i
congressi internazionali di psichiatria dedicano sessioni speciali
alle tematitiche transculturali (vedi Ciba Found. Symposia e IV e
V World Congr.). Dal punto di vista metodologico, la psichia-
tria transulturale sembra problematizzare o addirittura attenta-
re in toto alla dottrina della personalita di base nel momento in
cui diventa psichiatria sociale (cfr. anche Wulff, 1977), vale a
dire non appena propone un’analisi comparativa dei fenomeni
psicopatologici in relazione alle variabili socio-culturali di
gruppi o minoranze tra loro differenti nell’ambito di una mede-
sima societd. In realta si puo facilmente chiarire questa proble-
matica esaminando e sviluppando una proposta gia formulata

— 8% —



da Kardiner (1945) secondo la quale la dottrina della persona-
lita di base € uno strumento concettuale convalidabile nello stu-
dio delle societa « semplici» o «primitive» ma che richiede una
«suddivisione operativa» per quanto riguarda lo studio delle
manifestazioni psicopatologiche nelle moderne societa «com-
plesse». Tenute presenti queste critiche costruttive, si possono
evidenziare organizzazioni psicologiche e psicopatologiche dif-
ferenti in base ai diversi raggruppamenti «subculturali» (in sen-
so terrotoriale, auxologico, ecc.: cfr. Rovera, 1976a), nei quali si
articola la Cultura di una societa moderna ad avanzato sviluppo
tecnologico, industriale e demografico. Negare l'esistenza e
Pimportanza delle «subculturey all’interno di una societa com-
plessa significherebbe: a) disconoscere I’estrema complessita e
diversificazione della realta sociale in cui viviamo: b) non poter
cogliere differenti «espressiviti» psicopatologiche riferibili a
quadri nosologici specifici (Rovera, 1976b; Rovera e Fassino,
1978).

3. Si situa a questo punto I'incontro fecondo con la psicotera-
pia e la psicopedagogia adleriane, che costituisce uno degli stru-
menti di verifica e d’intervento sull’organizzazione patologica
della personalita dell’individuo nella societa in cui vive. Secon-
do tale prospettiva, il terapeuta (e anche I'educatore) si deve
proporre fattivamente attraverso una «identificazione cultura-
le» con il proprio utente, in modo da rendersi «partecipe» dei
suoi referenti culturali, socio-economici e socio-politici; refe-
renti innescati in maniera necessitante e significativa in ogni re-
lazione umana e quindi anche nella relazione psicoterapica(Ro-
vera, 1976 a).

Tale impostazione terapeutica ed educativa corrisponde in
questo senso ad un’ottica «culturalizzata» e a una prospettiva
non statica, pur mantenendosi strettamente ancorata al modello
individual-psicologico (cfr. anche Rovera, 1977 a, b e Rovera,
Fassino, Angelini, 1977).

4) Si deve inoltre rilevare come un innesto di tipo culturalisti-
co nella matrice adleriana consenta notevole spazio circa even-
tuali saldature di tipo psicosociologico (Bastide, 1950), di tipo
strutturalistico (Levy-Strauss, 1958) e pragmatico-comunicativo
(Watzlawick, 1967). In eguale modo possono essere collegati
problemi di attinenza psicolinguistica (Durand, 1964 ; Benedetti,
1969 - 1971; Lacan, 1964 ; Fornari, 1976 ; Francioni, 1978), rife-

— 34 —



riti anche alle tematiche della sociogenesi onirica del mito e del-
I'immaginario (Cassirer, 1922; Sartre, 1936; Vernant, 1965; Ba-
stide, 1972, eccetera).

Ed ancora puo essere recuperabile il discorso di fondo con la
fenomenologia (sono qui pertinenti i rinvii alle concezioni di
Merlau-Ponty, 1953; di Van den Berg, 1955; di Sini, 1965; di
Rovera, 1970; di Callieri e Coll., 1972, eccetera).

5. Il modello adleriano si apre cosi alle ipotesi « transcultura-
li» in senso piu che altro «diacronico» (cioé con una valutazione
nel tempo): sia per studiare le implicazioni conoscitive, che per
affrontare clinicamente le problematiche concettuali e storiche
nel contesto dell’evoluzione culturale.

I11

Da quanto esposto emerge che la prospettiva a cui si € volta
questa indagine — e cioé la verifica di eventuali elementi di raf-
fronto fra I'individual-psicologia, 'antropologia culturale ed il
transculturalismo — appaia sufficientemente fondata.

E’ infatti importante sottolineare che al modello adleriano
possano aderire taluni contribuiti culturologici, riguardanti la
struttura dinamica della personalita, le pratiche educative e I'a-
dattamento sociale. Sotto il profilo clinico il transculturalismo
piu rigido propone dei nessi a livelli prevalentemente behaviori-
stici. Ma sembra qui indispensabile rilevare che, in un’ottica
adleriana, soltanto la decifrazione congiunta dei comportamen-
ti e dei «sigificanti» — riguardanti sintomi analoghi che emergo-
no in culture differenti (Rovera, 1976 b) — permetta di proporre
un adeguato quadro di riferimento interpretativo, diagnostico,
prognostico e curativo (Rovera e Fassino, 1978).

In campo psicoterapeutico, il concetto di «identificazione
culturale» operante nel setting (colla singola persona o con
gruppi di utenti), corrisponde segnatamente ad un’analisi di
tipo individualpsicologico, in cui i referenti socio-culturali sono
attentamente recepiti, sia sotto il registro storico-biogr afico, sia
simbolico-fantasmatico (Rovera e Bogetto, 1978) che progettua-
le (Rovera, 1977 b). Ad un livello di pit ampia generalizzazione,
un approccio transculturale cosi intenso, limita altresi il rischio
derivante da quei sistemi psicodinamici che appaiono assolutiz-
zare le variabili culturali. Non si ritiene infatti operativo giunge-



re né ad un rigido relativismo psico-socio-culturale, né a solu-
zioni di mero tipo comportamentistico. Entrambe le soluzioni
risulterebbero inadeguate ed incomplete rispetto alla teoria ed
alla pratica adleriane. Il modello appropriato dovrebbe pro-
porsi a) come sufficentemente ampio, b) tale da offrire linee di
sviluppo metodologicamente rigorose e c) da permettere nel
contempo l'innesto di quei contenuti che la biologia, la storia e
la cultura offrono di continuo.

BIBLIOGRAFIA
ADLER A.: Il temperamento nervoso (1912) Newton Compton, Roma, 1971.

ADLER A.: Prassi ¢ teoria della psicologia individuale (1920) Newton Compton,
Roma, 1970.

ADLER A.: Conoscenza dell’uomo (1927), Mondadori, Milano, 1954.
ADLER A.: Psicologia del bambino difficile (1930} Newton Compton, Roma, 1973.

ADLER A. e K. ADLER® Cos’¢ la psicologia individuale. (Miscellanea 1930-1933)
Newton Compton, Roma, 1976.

BASTIDE R.: Sociologie ¢ psychanalyse. PUF, Paris, 1950.

BasTIDE R.: Sogno, Trance e Follia. (1972) Jaca Book, Milano, 1976.

B NEDETTI G.: Neuropsicologia. Feltrinelli, Milano, 1969.

BENEDETTI G.: Sogno, Simbolo, Linguaggio, — Boringhieri, Torino, 1971.
BENEDICT R.: Modelli di cultura. (1934). Feltrinelli, Milano, 1960.

BeNoOIT G.: Qu'est-ce que c’est la psychiatrie transculturelle? — INF. PSYCH. 40,
529, 1964.

BRrisSET CH.: Anthropologie culturelle et psychiatrie, Encycl. Med. Chir., 37715,
1960.

CALLIERI B., A. CASTELLANI e G. DE VINCENTUIS: Lineamenti di una psicopatologia
fenomenologica. 11 Pensiero Scientifico, Roma, 1972.

Cassirer E.: Linguaggio e mito. (1922). Il Saggiatore, Milano, 1968.

CHAZAUD ].: Le contestazioni attuali della psicanalisi. (1974). 11 Pensiero Scientifi-
co, Roma, 1977.

— 36 —



CiBA FOUNDATION SyMPOSIA: Transultural Psychiatry. J. & A. Curchill, London,
1965.

DEVEREUX G.: Limmaginazione simbolica. (1964). 1l pensiero scientifico, Roma,
1977.

ELLENBERGER H. F.: La scoperta dell’inconscio. (1970). Boringhieri, Torino,
1972.

Ey H.; P. BERNARD € CH. BRISSET: L’antipsychiatrie. Son sens et ses contresens.
Encycl. Med. Chir., 37005, 1974.

ForNARI F.: Simbolo e Codice. Feltrinelli, Milano, 1976.

FRANCIONI M.: Psicanalisi linguistica ed epistemologia in Jacques Lacan. Boringhie-
ri, Torino, 1978.

KARDINER A.: Lindividuo e la sua societd. (1939). Bompiani, Milano, 1965.

KARDINER A. e . R. LINTON: Le frontiere psicologiche della societd. (1945). 11 Muli-
no, Bologna, 1973.

KLuckHOHN C., W.H. KeLLY: Il concetto di cultura. (1945). in: Rossi P.: Il con-
cetto di Cultura. Einaudi, Torino, 1970.

LAcAN ].: Le Seminarie. Du Seuil, Paris, 1964.
LeviSrauss C.: Antropologie structurale. Plon, Paris, 1958.
LINTON R.: The cultural background of personality. Appleton Century, N.Y., 1945,

LINTON R.: Culture and mental disorders. Thomas Ed., Devereu, Springfield,
11l., 1956.

MEeAD M.: Psichiatria ed etnologia in: Psichiatria del Presente. E.T.I1., M. Vaduz,
1969.

MERLAU-PONTY M.: Phenomenologie de la perception. Gallimard, Paris, 1953.
OvrLER M. K.: Culture and mental health. McMillian, N.Y., 1959.
OpLER M. K.:Culture and social psychiatry. Appleton Century, N.Y., 1967.

ParenTI F., G.G. ROVERA, P.L. PagaNI ¢ F. CASTELLO: Dizionario ragionato di
psicologia individuale. Cortina, Milano, 1975.

RADCLIFFE - BROWN A.R.: Structure and Function in Primitive Society. Cohen e
West, London, 1963.

ReicH W.: La rivoluzione sessuale. (1954). Feltrinelli, Milano, 1967.

RoverA G.G.: Mania e rapporto intersoggettivo. Ann. Freniat. e Scienze Affini,
88, 1-19, 1970.

Rovera G.G.: Psicoterapia e Cultura: prospettive su base adleriana in: Psicolerapia e
Cultura. 1l Pensiero Scientifico, Roma, 1976 a.

— 87 —



RoOVERA G.G.: Tactique de relation et semantiques existentielle: propos de psychothera-
pie d’Adler. X¢ Congr. Int. de Psychot., Paris, 1976 b.

ROVERA G.G.: La individual psicologia: un modello aperto. Riv. Psicol. Indiv., 4-5,
6-7, 1977 a.

RoOVERA G.G.: La psicoterapia quale situazione di crisi. In: AA.VV. aLa psicoterapia
nelle situazioni di crisi». 11 Pensiero Scientifico, Roma, 1977 b.

Rovera G.G. e F. BOGETTO: Storico ¢ fantasmatico nella psicoterapia di indirizzo
adleriano. Riv. di Psicol. Indiv. — Stesso numero.

RovERA G.G. e S. FassINO; Contributo clinico in tema di isteria. Min. Psich. II,
1978 (1-20).

“RoOVERA G.G., S.FassiNo e G. ANGELINI: Prospettive interdisciplinari ¢ interanaliti-
che in psicoterapia. Min. Psich. 18, 4, 1977 (167-174).

SARTRE |.P.: L'immaginazione. Idee per una teoria delle emozioni. (1936). Bompia-
ni, Milano, 1962.

Sint C.: La fenomenologia. Garzanti, Milano, 1965.

Smuts J.C.: Holism and evolution. McMilliam, London, 1926.

SuMMER W.G.: Folkways. New Haven, 1906.

VAIHINGER H.: La filosofia del come se. (1911). Astrolabio, Roma, 1967.

VAN DEN BErG J.H.: Fenomenologia e psichiatria. (1955)., Bompiani, Milano,
1961.

VERNANT J. R.: Mito e Pensiero presso i greci. (1965). Einaudi, Torino, 1978.

WaTzLAWICK P. & Co.: Pragmatica della comunicazione umana. (1967). Astrolabio,
Roma, 1971.

WITTKOWER E.D.: Perspectives of transcultural psychiatry. Intern. J. of Psychiat.,
8,811, 1969.

WULFF E.: Psichiatria e classi sociali. Laterza, Bari, 1977.

— 38 —



