MariaA TRAMONTI *

FREUD E ADLER: DUE SCELTE
DI RAGIONE E DI VITA IN UNA CULTURA

All’inizio del *900 la letteratura mitteleuropea presta orec-
chio e da voce ai sinistri scricchiolii provenienti dal cedere del
positivismo e della fede laica nel progresso. Molte sue pagine
paiono testimoniare il deliquio della ragone scientifica e il dram-
ma dell’uomo lasciato 13, privo delle sue illusioni, ad elaborare
il lutto; pagine che sono insieme frutto e matrice di una depres-
sione che non occulta la propria tipica protesta accusatoria nep-
pure sotto la cifra di quell’humour che anzi ne accentua lo
sconforto.

Freud e Adler vivono in quella Vienna che pare tutta im-
pegnata a consumare la coscienza della fine nella atmosfera bu-
giarda di « una gaia apocalisse ». Ma in Freud non c’¢ nulla di
gaio ed in Adler nulla di apocalittico.

Accomunati dalla radice ebraica, dalla origine familiare mo-
desta, dallo studio della medicina e dall’interesse per la psicolo-
gia, si incontrano perché un rancore senza remissione li separi
pit tardi. E se & la stessa la temperie spirituale del momento e
del luogo ove operano, li divide perd, caratterizzandoli come
personalita del tutto diverse, la Weltanschauung che ciascuno dei
due matura e sottende alla propria interpretazione dell’'uomo.

All’uomo disorientato dell’inizio del secolo, Freud porge il
corrimano del determinismo causale recuperato dalle ceneri del
positivismo; a chi avverte le urgenze della razionalita, la scap-
patoia della razionalizzazione; a chi soffre la condizione umana
scontata con la solitudine e la estraneitd, Freud da accoglienza per
un verso nel grembo di una animalita nella quale rintracciare il
suo passato biologico e, per altro e opposto verso, in un vivere
sociale « bien rangé » edificato sulla repressione e sulla rasse-
gnazione.

* Analista della Societa Italiana di Psicologia Individuale.

32



Gia questo dice che, nonostante la ostilita accademica e la
scandalizzata resistenza della pubblica opinione, Freud, in forza
del suo pessimismo di sostanza e del suo puritanesimo di fondo,
si inserisce bene nella ideologia borghese e conservatrice del
primo periodo del secolo. Pessimismo e puritanesimo erano del
resto presenti in tutta la linea della nostra civilta e della nostra
cultura, abituate a concepire il piacere come colpa ed il malumore
come coscienza morale ed alle quali non erano mancate voci che,
pur se diverse fra loro, le avevano confermate in queste equa-
zioni portatrici di una morale di sacrificio e di repressione.

Se « L’interpretazione dei sogni » ed i « Tre saggi sulla
sessualitd » avevano fatto rabbrividire i benpensanti, I'opera « Il
disagio della civiltd », molti temi della quale erano preannun-
ciati in scritti precedenti, rimise tutto a posto: [’accettazione
della esistenza di un mondo pulsionale non era troppo perico-
losa se la approvazione andava invece a chi se ne difendeva e lo
costringeva nel reticolo delle convenzioni sociali e si rassegnava
a capire che I'unica liberta possibile non era nell’impossibile su-
peramento delle repressioni ma nella razionalizzazione della loro
necessita.

L’operazione della razionalizzazione €, come si sa, un mec-
canismo di difesa sorretto dalla capacitda manipolatrice e di con-
trollo dell’intelletto al quale veniva dunque demandato il com-
pito di dominare la natura pulsionale dell'uomo, il quale sol-
tanto a tale condizione poteva guadagnarsi I’adattamento nella
societa.

Al recupero dell’intelletto come facoltd di dominio su una
natura a sé antitetica, Freud indubbiamente contribui moltissi-
mo, ma, riattivandone la accezione illuministico-positivistica che
idealismo e romanticismo avevano contrastato, consegnd all’'uomo
una immagine di sé dicotomica e drammatica. L’'uomo era teatro
di conflitti intrapsichici in cui inconscio e conscio, piacete e do-
vere, pulsioni e ragione, per destino e per natura non potevano
convivere se non l'uno a spese dell’altro. Da qui la affermazione
freudiana secondo la quale « 'uomo sano non esiste ». Né po-
trebbe mai esistere, saremmo tentati di aggiungere se, « diviso »
sempre, trascina la sua depressione tentato, ora dalla isteria, ora
dalla paranoia.

E tuttavia, paradossalmente, questa nera diagnosi dell’'uomo

— 33 —



priva del sollievo di una prognosi di speranza, parve, a tutta
prima, confortante e non solamente per il mezzo gaudio che &
frutto del mal comune, ma perché alleggeri da impegni ecces-
sivi, come sempre accade di fronte a cid a cui & d’obbligo ras-
segnarsi.

Adler a questa stessa umanitd smarrita ed ansiosa del
primo novecento, lungi dal proporre rassegnazione, addita il
passato come sede di potenzialita non rettamente orientate ed
il presente come tempo di coraggiosa rettifica e di sano progetto.

Per nulla nostalgico delle pseudo certezze offerte dal mec-
canicismo causale, Adler non tenta neppure di recuperarle ed
anticipa anzi il clamoroso incontro della psicoanalisi con la filo-
sofia proposto da Heidegger, Sartre, Merleau-Ponty e dalla psi-
chiatria esistenziale, sostituendo il concetto di causa con quello
di fine, connesso piti che al modello dell’equilibrio energetico,
all’idea del modo di esistere. Sensibile come & ai temi profondi
della filosofia, Adler ha I’aria di avere apprezzato e condiviso la
lezione dell’idealismo tedesco tesa a segnalare che lintelletto
procede in modo astratto attraverso antinomie radicalizzate, in-
capace di superarle pur mantenendone I’essere, e pare condivi-
dere 'accezione hegeliana della ragione che, come attivita auten-
tica del pensiero, « toglie fissita e rigidezza alle determinazioni
intellettuali e le fluidifica e relativizza ».

Da qui il fatto che Adler, considerata la ragione come ca-
pacita di « mediare » le antinomie e di proporsi il dominio della
natura solo nel senso di imporsi come espressione pili evoluta
della naturalita stessa, e reperita nella teleologia la cifra dello
« stile di vita » dell’individuo, lungi dal proporre una imma-
gine dicotomica dell’'uomo, ne offra anzi una « indivisibile ».

In essa anche linconscio va nella direzione del conscio e
la pulsione di base, la volonta di potenza, non va negata per
lasciare posto al sentimento sociale, ma orientata lungo la linea
della razionalita, la quale non & estranea né alla prima né al
secondo.

Queste considerazioni sarebbero di scarso rilievo se non
potessero allargare la motivazione della apostasia di Adler da
Freud e se non ci consentissero di considerare come le accezioni
di intelletto e di ragione, sottese rispettivamente alle dottrine di
Freud e di Adler, abbiano indotto due diverse maniere di conce-

— 34 —



pire il rapporto individuo-societa, e di constatare — infine —
con rammarico che tanto Freud quanto Adler siano poco pre:
senti nella societa odierna, deserta sia di rassegnazione che d
ragione.

Nella societd odierna la dottrina freudiana appare vittime
non incolpevole di quello stesso intellettualismo al quale ridiede
voce allorché oppose in una tensione sostanzialmente ostile I'in-
dividuo a se stesso e I'individuo alla societa. Freud non previde
infatti che dalla sua etica della repressione e della rassegnazione
sarebbe sortito I’esatto contrario della stessa. Non previde che,
concepite la cultura e la civilta come negazione delle originarie
pulsioni, sarebbe stato del tutto coerente I’antitetico e liberatorio
riconsegnarsi da parte dell'uomo al principio del piacere senza
le fastidiose remore del principio della realta. Né previde che il
« disagio della civilta », pitt spesso citato che letto, avrebbe po-
tuto dare alibi a chi oggi provoca in noi il disagio della sua
ferinita.

Paradigmatica a questo proposito l’avventura di Marcuse
che diede la piti clamorosa prova dell’esito mortifero dell’intel-
lettualismo che congela in opposti: egli infatti, passato attra-
verso la prima fase di una acuta critica della societd tecnologica
moderna, arrivd infine, in contrasto assoluto con Freud e con
la sua civiltd rassegnata, a farsi paradossale apologeta dello sca-
tenamento indiscriminato degli istinti. E fu tardivo il ravvedi-
mento maturato negli ultimi anni di vita.

E’ interessante notare che Marcuse appatteneva alla Scuola
di Francoforte fra i cui adepti vi furono figure di eccezione,
Horckheimer, Adorno, Fromm, Benjamin, alle quali si deve I'in-
serimento, nell’albero genealogico della Scuola, di Hegel, di
Marx e di Freud.

E’ legittimo supporre che forse nessuno dei tre si sarebbe
troppo compiaciuto di questi legami di parentela, ma certamente
la figura piti spuria & quella di Freud, con la cui dottrina persino
coloro che lo avevano invocato a maestro entrarono in lite. Se ¢
paradigmatico infatti il caso Marcuse, significativa pare la fine
di Benjamin che avvid il fenomeno di quei suicidi da Durkheim
chiamati « anomici », che si vericano allorché « caduta la vin-
colativita delle leggi, esplode il contrasto fra desideri indivi-
duali ed esigenze sociali ».

— 35 —



Diverso lipotizzabile esito sociale delle tesi esposte da
Adler, il cui Io compatto e duttile pud vivere con la stessa cor-
dialita la sua natura e la sua cultura. Il « principio della realta »
per Adler non si edifica sul silenzio coatto del « principio del
piacere », ma anzi gli da altitudine, sicché cultura e civilta rap-
presentano il terreno nel quale 'vomo pud gioiosamente ospi-
tare la propria « volonta di potenza », consentendole di matu-
rare nelle espressioni di quel « sentimento sociale » che ha lo
spessore e la misura della ragione e che della ragione ha il ca-
rattere pili proprio: 1’emancipazione dalla paura.

Il famoso « ama il prossimo tuo come te stesso » era stato
discusso e negato da Freud il quale, coerentemente alla mal-
nata affermazione « amare indebolisce », aveva trovato il coman-
damento « irrealizzabile » e propositivo di un amore inflazionato
e scaduto. Adler pud invece farlo proprio.

Consapevole che ’amore non si riduce alla sessualita e che
& lontano tanto dalla autoinfatuazione narcisistica e dalla cupidi-
gia dell’egoismo quanto dalle finzioni a cui ricorre I'astuzia pre-
varicatrice dei nevrotici capaci, pur di conseguire il fine, di ad-
dobbarsi di comportamenti generosi e disponibili, Adler sa che
I'amore ha gli stessi connotati della ragione: responsabile, ri-
spettoso, coraggioso e libero, lungi dall’impoverire chi lo eser-
cita, ne irrobustisce la fibra. A questo proposito la sa lunga il
linguaggio popolare per il quale « perdere la ragione » equivale
a « perdere il sentimento ».

Questa antropologia seria e serena & difficile da accettare:
essa, come non apprezza la tetra virtl dei rassegnati ed il loro
cattivo umore, come si ribella a che un Super-To sociale soggio-
ghi Tindividuo, cosi leva alibi alla violenza, alla pigrizia, alla
droga, al « carpe diem », alla maleducazione, all’odio verso la
scuola, alle accuse alla societd, alle distruzioni e alle fughe re-
gressive di ogni tipo. Né consente che si possano far passare
per legittime e liberatorie proteste il proprio sottosviluppo ¢ la
propria inferiorita.

Questo basta gia a spiegare perché di Adler pochi sappiano
e molti impediscano che si sappia, il che & tanto pil sospetto s¢
si pensa ai molti problemi che, ben presenti nelle sue pagine €
nella sua vita, sono agitati nell’oggi.

La sua natura non gregaria fece si che simpatizzasse col

— 36 —



socialismo in un periodo in cui non era conformistico farlo;
che sostenesse la parita dei sessi allorché lo stereotipo della
femminilitd era rappresentato assai meglio dalla mite Marta Freud
che dalla battagliera e colta Raissa Adler; che individuasse il
ruolo che le relazioni interpersonali giocano nel costituirsi della
personalitd; che si battesse per dare una preparazione psicolo-
gica agli insegnanti; che segnalasse il valore del lavorare in
gruppo e cosli via.

Eppure questo Adler stranamente sfugge alla coscienziosa
ricerca che la adattata classe culturale odierna opera per cercare
nel passato modelli di impegno e di sensibilita sociali. E sfugge
al riconoscimento ed alla riconoscenza di quei cosiddetti neo-
freudiani che, impegnatissimi a notomizzare grandezza e limiti
di Freud, disinvoltamente attribuiscono a se stessi il superamento
di questi ultimi, come se gia Adler non avesse aperto le piste
della loro contestabile originalita.

Valga per tutti il nome di Fromm che, formatosi egli pure
alla Scuola di Francoforte, si guadagnd fama anche per i molti
temi che chiese in prestito ad Adler e si dimenticd poi di re-
stituirgli.

— 37 —



